Indexation

§ ESJI %

www.ESJIndex g

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025
ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82
Bamako - Mali




PRESENTATION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, €pistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de
I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche philosophique a
travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, I’innovation thématique, et la culture

de I’esprit critique.

Son objectif specifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de 1’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

DIRECTEUR DE PUBLICATION
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)

DIRECTEUR ADJOINT
Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de
Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvéere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA,
Conakry, Guinée)



Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo,
Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Universit¢é Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de

Bamako, Mali)

COMITE EDITORIAL

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de
Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

REDACTEUR EN CHEF
Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

COORDINATRICE
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université¢ de Douala, Cameroun)

COORDINATEUR ADJOINT
M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2) fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans tous les

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et

Malgache pour 1'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

<\

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’'un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, I’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et
de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publi€ si, malgré les qualités de fond, il implique un manque
de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part des la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes
publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Apres le processus d'examen, 1'éditeur académique prend une décision finale et
peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la

qualité de l'article.



SOMMAIRE

1. KOUYATE Alou, NASSOKO Lassana
Les médias a I’épreuve de la pensée philosophique contemporaine.......................... 1

2. Domeébéimwin Vivien SOMDA
Education et crise €écologique en 1’¢re de I’anthropocene................cocoviiiiiiin... 20

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE
La vie socio-économique a I’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de
Kpendjal au Nord-TOg0.....couuiiiiiii e e e 40

4. IDI OUNFANA Nassirou
La philosophie de la paix: entre Etat de droit démocratique et insécurité au

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Morale et religion : prolégomenes a un humanisme laic.......................oooi. 71

6. Okon Bernardin DJOUPO
L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une
temporellité authentique avec Heidegger.............cooiiiiiiiiiiii i 84

7. Gabriel VANNA
Le numérique au-dela d’une révolution historique : introduction a la fabrique
philosophique de la culture perceptive...........ooeviiiiiiii e 100

8. Bah Leger KOUADIO
Karl Marx et Amartya sen: convergences et divergences dans [’analyse du
CaAPTLAlISINC . ..ttt 114

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU
Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains...... 132

10. Jean Désiré SAWADOGO
Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogene dans la
pensée de Joseph KI-Zerbo........coooiiiiii e 149



11. Affoué Valery-Aimée TAKI
Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166

12. Dieudonné Achille Ozi GAGBEI
Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les Etats africains.......178

13. MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre
Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en
Reépublique Démocratique du Congo........ccvvviniiiiiiii i 192

14. Huédoté Fernand HOUNTON
Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause
finale et cause formelle.......... ..o 212

15. Mahmoud ABDOU
Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble............ 229

16. Antoine BORUGH-BU-DJORH
La souveraineté des Etats africains a I’épreuve des coups d’Etat militaires : entre
émancipation et n€éocolonialiSme. ..........coouiiiiiiii i, 241



ET SI LA NATURE AVAIT UN VISAGE : REFLEXION LEVINASSIENNE SUR
UN ECOLOGISME HUMANISTE

Affoué Valery-Aimée TAKI
Université Alassane Ouattara - Bouaké — Cote d’Ivoire
takiaimee@gmail.com

Résumé

Cet essai propose de repenser notre rapport a la nature en s’appuyant sur la philosophie
d’Emmanuel Levinas, notamment sa conception de I’altérité et de la responsabilité. Au regard
de l'urgence climatique, 1’auteur critique les approches utilitaristes et techniciennes de
I’écologie, jugées insuffisantes face aux crises environnementales actuelles. Il invite au
dépassement des modeles dominants de I’instrumentalisation de la nature comme simple
ressource, et de 1’écocentrisme qui pourrait effacer I’humain. La pensée Lévinassienne défend
plutdt I’idée d’un écologisme humaniste, qui reconnait la nature comme un "Autre" digne d’une
responsabilité éthique, sans pour autant nier la singularité humaine. Dans une démarche critico-
analytique, notre réflexion propose, ici, une éthique écologique fondée sur la sollicitude et la
responsabilité inconditionnelle envers le vivant. Et ce, en vue de renouveler notre engagement
envers la nature, non comme objet, mais comme partenaire moral.

Mots-clés : Altérité, Responsabilité, Ecologisme Humaniste, Sollicitude, Vivant.

Abstract:

This essay proposes a rethinking of our relationship with nature through the philosophy
of Emmanuel Levinas, particularly his concepts of otherness and responsibility. In light of the
climate emergency, the author critiques utilitarian and technical approaches to ecology, which
are deemed inadequate in addressing current environmental crises. He calls for a move beyond
dominant models that either reduce nature to a mere resource or embrace ecocentrism at the
risk of erasing human uniqueness. Levinasian thought instead advocates for a humanistic
ecology, recognizing nature as an “Other” worthy of ethical responsibility, without denying
human singularity. Through a critical and analytical approach, this reflection advocates for an
ecological ethics grounded in care and unconditional responsibility toward all living beings.
The aim is to renew our commitment to nature not as an object, but as a moral partner.

Key words : Otherness, Responsibility, Humanist, Care, Sollicitude, Living beings.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 166


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:takiaimee@gmail.com

Introduction

Face a la gravité des crises écologiques et climatiques contemporaines, I’humanité se
trouve confrontée a une urgence éthique et politique sans précédent : repenser en profondeur sa
relation a la nature. Les modéles dominants de 1’écologie oscillent le plus souvent entre deux
extrémes. D’une part, un utilitarisme anthropocentré, hérité de la logique cartésienne de
"maitrise et possession " pour pasticher Descartes, qui réduit la nature a un simple stock de
ressources et a un écosystéme exploitable. D’autre part, un écocentrisme radical qui tend a
sacraliser le vivant, au risque d’effacer la singularit¢ humaine. Or, ces deux paradigmes, malgré
leur opposition apparente, partagent une méme impasse : l’incapacit¢ a fonder une
responsabilité éthique pleinement partagée envers le monde naturel.

C’estici qu’E. Levinas offre une perspective originale. Dans Totalité et Infini, il affirme
que « le visage de I’Autre m’ordonne : tu ne tueras point » (E. Levinas, 1971, p. 201). Cette
rencontre éthique, irréductible a toute catégorisation ou utilité, place le sujet dans une situation
de responsabilité inconditionnelle. Bien que Levinas réserve traditionnellement ce rapport a
I’altérité a la relation interhumaine, certaines parties de sa philosophie permettent d’envisager
une extension au non-humain. Dans Ethique et Infini, il affirme que « I’éthique est la
philosophie premicre » (E. Levinas, 1982, p. 89), suggérant que la responsabilité n’est pas une
option morale, mais le fondement méme de toute relation interhumaine, y compris celle avec la
nature. Transposer ce schéma a 1’écologie ouvre la possibilité d’un « écologisme humaniste » :
un rapport a la nature qui ne soit ni exploitation ni idolatrie, mais reconnaissance de celle-ci
comme « Autre », porteur d’un appel €thique irréductible.

Dans une logique lévinassienne, penser la nature comme un visage signifie qu’on
accepte qu’elle nous convoque a répondre de sa vulnérabilité. D¢s lors, la question centrale qui
sous-tend notre réflexion se formule ainsi : quel rapprochement peut-on établir entre la nature
et ’Autre lévinassien, dans la quéte d’un écologisme humaniste échappant a la fois a
I’anthropocentrisme et a la sacralisation abstraite du vivant ? Cette interrogation principale
laisse entrevoir des questions subsidiaires : Que doit-on penser des approches utilitaristes et
techniciennes de 1’écologie ? Que propose Levinas pour donner un sens plus éthique et
humaniste a I’écologie ? Comment parvenir concrétement a ce type d’écologie aujourd’hui ?

Face a I'urgence climatique, la pensée Iévinassienne propose une vision d’un écologisme
humaniste, qui reconnait la nature comme un « Autre » digne d’une responsabilité éthique, sans

pour autant nier la singularit¢é humaine. Ainsi, dans une démarche critique et analytique,

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 167


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

I’objectif poursuivi vise a proposer une ¢éthique €cologique fondée sur la sollicitude et la

responsabilité inconditionnelle envers le vivant.

1. Critique des modeles dominants de I’écologie

L’écologie contemporaine reste profondément marquée par un héritage philosophique qui,
depuis la modernité cartésienne et baconienne, a fagonné la nature en un objet a maitriser. Ce
paradigme, issu d’une vision mécaniste du monde, substitue a la contemplation respectueuse
une logique de domination, réduisant la nature a une simple matié¢re premiére disponible pour
I’exploitation humaine. Comme le résume Michel Serres (1990, p. 33), « la question maintenant
est de maitriser la maitrise, et non plus la nature ». Par cette pensée critique, Serres révele le
paradoxe de la modernité : en prétendant dominer la nature, ’homme s’est enchainé a son
propre pouvoir, devenant I’esclave de la maitrise elle-méme.

Ce vouloir de maitrise ne constitue pas un simple changement d’attitude, mais un
renversement ontologique : la nature n’existe plus que comme un objet mesurable, calculable
et transformable au service des fins humaines. Cette objectivation, amorcée des la pensée de
Bacon et Descartes, fait de la connaissance un instrument de contréle. L’homme ne cherche
plus a comprendre la nature pour s’y accorder, mais pour s’en rendre « comme maitre et
possesseur » R. Descartes (2016, pp. 152-153). Le savoir cesse d’étre contemplation pour
devenir pouvoir. Cette mutation épistémologique inaugure ce que Heidegger nommera plus tard
« l’arraisonnement » (Gestell), c’est-a-dire la réduction du monde a un fond disponible,
exploitable selon la logique du calcul et de la rentabilité.

Dans cette perspective, « la nature tient lieu, pour le savant moderne, de lois secrétes
susceptibles d’étre connues grace au déploiement du dispositif technique. Qu’elle soit
mystérieuse ou généreuse, elle est appelée a étre démystifiée, voire contrainte de livrer tout ce
dont elle dispose pour satisfaire le regard technicien » (A. Kouakou, 2009, p. 89). Cette
observation rejoint la critique heideggérienne, selon laquelle, dans le monde moderne, la
technique n’est plus un simple moyen au service de I’homme, mais la structure méme de son
rapport a I’étre. Le monde est mis « en demeure », et la nature quant a elle, vidée de toute valeur
intrinséque, est progressivement détruite conformément aux actions démesurées du technicien,
au détriment de sa fonction écologique et de ses bienfaits pour I’homme.

Ainsi, science, technique, économie et profit fonctionnent comme des moteurs conjugués,
propulsant le « vaisseau spatial Terre » (E. Morin, 2010, p. 20) vers une exploitation sans

limites. L humanité s’est installée dans une logique d’efficacité absolue, ou la réussite se

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 168


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

confond avec la performance technologique. Dans ce contexte, la technique devient une forme
de destin : ce n’est plus ’homme qui la conduit, mais la technique qui conduit I’homme. Hans
Jonas, craignant les effets inédits de cette puissance, interpellait déja ses contemporains : « La
domination prend la place de la contemplation de la nature » (Jonas, 1990, p. 19). Son
avertissement résonne aujourd’hui avec une acuité nouvelle : en perdant le sens du respect et
de la limite, I’humanité risque de compromettre non seulement son environnement, mais aussi
sa propre survie.

Le diagnostic de Jonas s’inscrit dans une critique plus large de la modernité occidentale :
celle d’un rationalisme instrumental qui transforme tout étre en moyen. L’écologie
technicienne, malgré ses intentions de préservation, reste prisonni¢re du schéme qu’elle prétend
combattre. En cherchant a « gérer » la nature, elle reproduit la logique gestionnaire qui I’a
détruite. A ’autre extréme, un écocentrisme mystique tend a sacraliser la nature, mais sans
proposer de véritable fondement éthique a la responsabilité humaine. Entre ces deux exces, la
domination technicienne et la sacralisation paralysante se dessine en ce que Jonas appelle "la
crise de la responsabilité".

Cette crise n’est pas seulement morale ; elle est ontologique. Elle traduit ’incapacité de
I’homme moderne a se penser autrement que comme centre et mesure de toute chose. Or, si
I’humanité persiste dans cette voie, « rien ne sera possible, et nous irons de catastrophe
écologique en catastrophe €cologique, de drame sanitaire en drame sanitaire, et de crise sociale
en crise sociale » (N. Hulot et F. Lenoir, 2020, p. 5). Cette triple menace, écologique, sanitaire
et sociale signale la fin d’un monde : celui ou la nature pouvait encore étre congue comme un
simple décor du progres humain.

Pour prévenir la destruction de I’environnement, la philosophie d’Emmanuel Levinas
offre un secours précieux. Elle introduit un tournant éthique radical : au lieu de concevoir la
nature sous le signe du pouvoir, elle invite a la penser sous celui de la responsabilité. Levinas
rompt avec la tradition de la maitrise pour inaugurer celle de la réponse. En plagant au centre
I’expérience du visage, manifestation irréductible de I’ Autre qui m’appelle a répondre, il fonde
une ¢thique du rapport et de la vulnérabilité. « Le visage de 1’Autre m’ordonne : tu ne tueras
point » ( E. Levinas, 1971, p. 201).

Transposer cette expérience a la nature, c’est voir dans le monde naturel non plus un
ensemble d’objets, mais un Autre qui me regarde et m’oblige. Ce déplacement ne vise pas a
humaniser la nature, mais a reconnaitre en elle une altérité qui m’appelle a la sollicitude. Dans

cette perspective, 1’écologie cesse d’étre un simple domaine de la science pour devenir une

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 169


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

¢thique premiere. En reconnaissant la nature comme un « visage », I’homme se découvre
responsable d’un monde fragile qui dépend de sa réponse.

L’apport lévinassien permet ainsi de dépasser la double impasse de I’utilitarisme et de
I’écocentrisme : le premier réduit la nature a un instrument, le second I’idolatre sans
responsabilité. L’« écologisme humaniste » qui s’esquisse ici se fonde sur la reconnaissance
d’une vulnérabilité partagée : ’homme n’est pas maitre de la nature, mais partenaire d’une
communauté de vivants ou la responsabilité devient la condition méme de I’existence. Repenser
I’écologie a la lumiere de Levinas, ¢’est redonner sens au mot « humanité » : non pas comme
domination, mais comme capacité¢ de répondre a 1’appel de I’ Autre, fat-il végétal, animal ou
terrestre. Ainsi, de « I’arraisonnement technicien » a la responsabilité éthique, se déploie une
transformation du regard : il s’agit d’apprendre non plus a « maitriser » la nature, mais a «
répondre » de son étre. C’est cette mutation philosophique, profondément lévinassienne, qui

fonde la possibilité d’un nouvel humanisme écologique.

2. L’éthique de Dlaltérité chez Levinas : fondements pour une nouvelle
relation a la nature

Tout comme Levinas voit dans 1’Autre humain un visage auquel nul ne peut se
soustraire, la nature, dans sa fragilit¢ méme, semble nous interpeler et exiger protection. Cette
éthique de la vulnérabilité, appliquée au monde naturel, résonne avec les pratiques concretes
des communautés qui, par la conservation des écosystemes, la reforestation ou la gestion sobre
des ressources, répondent a I’'urgence environnementale. Chez Levinas, 1’éthique ne se réduit
ni a un échange équilibré ni a une reconnaissance mutuelle : elle est un appel inconditionnel,
antérieur a toute délibération, qui nous engage a répondre et a prendre soin. Cette responsabilité,
parce qu’elle est « infinie », ne se laisse pas mesurer en termes d’intéréts ou de bénéfices. Elle
s’impose comme un devoir qui transcende les calculs et les contingences.

Transposée a notre rapport au monde naturel, cette éthique rejoint I’exigence formulée
par Hans Jonas dans son célebre impératif : « Agis de facon que les effets de ton action soient
compatibles avec la permanence d’une vie authentiquement humaine sur Terre » (Jonas, 1990,
p. 40). Pour Jonas, la responsabilité ne se limite plus a I’humain présent, mais s’étend au vivant
dans son ensemble et aux générations futures. La puissance technique de I’homme moderne a
¢largi le champ moral de manicre inédite : en transformant les équilibres écologiques, nous

devenons responsables de leurs conséquences. La vulnérabilité de la nature n’est plus un simple

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 170


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

fait biologique, mais une interpellation éthique. Protéger les conditions de la vie, ¢’est répondre
a un appel silencieux, celui d’une Terre meurtrie par I’exces de notre emprise.

Cet appel, tourné vers la préservation des conditions d’existence pour aujourd’hui et
pour demain, inscrit la protection du vivant dans le registre d’un devoir moral. Certains auteurs
définissent d’ailleurs I’éthique environnementale comme « une branche de la philosophie qui
interroge les fondements moraux de la protection de I’environnement, offrant une justification
¢thique a I’engagement en faveur de sa sauvegarde » (Yan, 2007, pp. 25-26). Ici, il ne s’agit
plus d’une morale utilitariste ou contractualiste, mais d’une transformation radicale de notre
manicre d’étre au monde. Habiter la Terre ne se résume pas a occuper un espace : ¢’est inscrire
son existence dans une co-présence signifiante avec 1’ensemble du vivant. Comme 1’écrit
Kouakou, « les humains ne sont humains que parce qu’ils habitent la Terre ou le Monde...
Habiter la Terre, c’est veiller & ce que notre présence soit le signe d’une interpellation, une
¢toile selon laquelle les autres mortels peuvent s’orienter » (Kouakou, 2011, quatriéme de
couverture).

Habiter éthiquement, ¢’est se penser comme hote plutét que comme propriétaire, comme
gardien plutdt que comme maitre. Dans cette optique, l’urbanisation, 1’agriculture ou
I’aménagement des territoires ne doivent plus étre congus comme des actes d’appropriation,
mais comme des gestes d’hospitalité envers 1’Autre, qu’il soit humain, animal, végétal ou
minéral. La nature, alors, devient un « visage » au sens lévinassien ; une présence qui nous
convoque, nous déstabilise et nous rappelle a notre responsabilité. L’écologie, comprise ainsi,
n’est plus une simple discipline technique ou économique, mais une éthique de la rencontre et
du soin.

Pourtant, cette ouverture éthique ne peut se contenter de la seule rationalité. Elle exige
aussi une sensibilité capable de percevoir les nuances, les fragilités et 'imprévisible. La
modernité, fagonnée par la rationalité instrumentale, tend a réduire la nature a un ensemble de
données quantifiables, a gérer ou a exploiter. Mais Levinas nous enseigne que 1’éthique nait
précisément la ou la raison bute sur ce qu’elle ne peut ni comprendre ni dominer. L.’ Autre, quel
qu’il soit, échappe toujours a nos catégories. Sa vulnérabilité n’est pas une faiblesse, mais une
force d’appel, une invitation a répondre autrement que par la maitrise. Cette ouverture doit
s’accompagner de lucidité. Comme le souligne Udall, « nous avons trop souvent glorifié¢ le
génie technologique au détriment des ressources naturelles. .. Ce dont nous avons besoin, et que
nous avons perdu dans notre frénésie de transformation du monde, c’est un sens des limites,

une conscience aigué de I’importance des équilibres terrestres » (Udall, 2013, p. 298). Ce sens

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 171


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

des limites rejoint ce que Jonas nommait « 1’heuristique de la peur ». La prise de conscience
des risques irréversibles liée a I’action technique doit servir de garde-fou a notre puissance. Non
pas pour paralyser I’action, mais pour la réorienter vers la prudence et la sollicitude.

Derriére la destruction de I’environnement se cache trés souvent une rhétorique
séduisante du développement alliant les concepts tels que : progrés, croissance, bien-étre
universel, etc. Pourtant, cette rhétorique du développement dissimule une volte-face structurelle
réduisant la nature a un simple instrument au service de la satisfaction humaine. D’ailleurs,
Levinas nous rappelle que I’éthique commence par la résistance a toute totalité qui absorbe
I’ Autre dans ses propres finalités. En ce sens, la crise écologique peut se lire comme une crise
de la totalité : I’homme moderne, enfermé dans la logique du méme, a tenté d’enfermer le
monde entier dans le cercle de sa rationalité, au prix de la diversité et de la transcendance du
vivant.

Reconnaitre la nature comme Autre, c’est donc démasquer les logiques économiques,
politiques et idéologiques qui, sous couvert d’humanisme ou de progres, continuent de la
réduire a I’état de moyen. C’est ici que la philosophie peut jouer un réle critique et normatif.
Elle doit rappeler que la Terre n’est pas un réservoir de ressources, mais un tissu de relations,
un « monde commun » ou ’humain coexiste avec d’autres formes de vie. Cette vision rejoint
les réflexions d’auteurs comme Felwine Sarr, pour qui « le monde n’est pas une somme de
ressources, mais un réseau de relations » (Sarr, 2016, p. 82). Dans la pensée africaine
traditionnelle, cette relationalité s’exprime par 1’idée d’un « vivre-ensemble cosmique », ou
chaque étre participe a un équilibre global.

En placant la responsabilit¢ au cceur de notre rapport au monde, en concevant
I’habitation comme une hospitalité et en réhabilitant la sensibilité, 1’éthique de Ialtérité offre
un cadre philosophique puissant pour refonder notre relation a la nature. Elle nous oblige a
repenser la temporalité de nos actions, non plus a ’aune de 1’'immédiat, mais a celle de la
durabilité. La responsabilité envers la Terre devient alors une forme d’espérance active : celle
de préserver la possibilit¢ d’un monde habitable. La nature n’est plus ni une ressource a
exploiter ni une idole a vénérer, mais un visage qui nous appelle a répondre a sa vulnérabilité,
ici et maintenant. C’est sur ce fondement qu’un écologisme humaniste peut s’édifier, articulant
exigence éthique et action politique. Un tel écologisme ne s’oppose pas a I’humain ; il I’éleve.
Il fait de la responsabilité non pas un fardeau, mais I’expression la plus haute de notre liberté.
En répondant au visage de la nature, I’homme découvre le sens véritable de son humanité : celle

d’un étre-pour-1I’Autre, gardien du monde qu’il habite.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 172


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

3. Responsabilité, sollicitude et engagement politique pour un écologisme
humaniste

La philosophie d’Emmanuel Levinas, centrée sur I’exigence d’une responsabilité infinie
envers 1’ Autre, nous engage a dépasser le cadre étroit d’une éthique purement individuelle pour
inscrire la sollicitude au ceeur des structures collectives et institutionnelles. Etre responsable,
écrit-il, c’est « répondre d’autrui sans m’occuper de la responsabilité d’autrui @ mon égard »
(Levinas, 2004, p. 13). Autrement dit, la protection de la vulnérabilité, qu’il s’agisse des visages
humains ou des formes de vie non humaines, doit étre assumée comme un impératif dans la
sphere politique. Dans cette perspective, la vulnérabilité de la nature ne peut tre efficacement
protégée que si I’action politique s’en empare, non comme une option ou comme un choix
circonstanciel, mais comme la traduction concréte d’une exigence éthique fondatrice.

Or, face a « ’impuissance du gouvernement représentatif contre la tyrannie qu’exerce
la jouissance immédiate des individus » (Bourg & Whiteside, 2010, p. 16), il devient urgent de
repenser la gouvernance environnementale comme un espace d’hospitalité ¢largie, ou la voix
des écosystémes puisse trouver représentation. Cette urgence implique d’« étendre la fonction
patrimoniale de I’Etat a la biosphére » (Bourg & Whiteside, 2010, p.89), afin que la
responsabilité éthique se traduise en un devoir collectif inscrit dans le droit, les institutions et
les mécanismes de gouvernance. Il ne s’agit plus seulement de moraliser les comportements
individuels, mais de structurer les politiques publiques et les institutions autour d’une éthique
de la sollicitude, capable de reconnaitre et de protéger les entités naturelles en tant qu’Autres,
dotées d’une valeur intrinséque et d’une dignité a sauvegarder.

Des exemples contemporains illustrent déja cette orientation espérée de la politique
environnementale. La reconnaissance juridique du fleuve Whanganui en Nouvelle-Zélande,
ainsi que la consécration de la Pachamama en Equateur, prolongent 1’idée 1évinassienne que
I’Autre non-humain mérite protection pour lui-méme, indépendamment de son utilité
¢conomique ou symbolique. Ces décisions démontrent que la reconnaissance morale peut
devenir reconnaissance juridique, transformant la nature en sujet de droit et instituant une
obligation collective de soin. De méme, certaines politiques urbaines dites de « villes-habitats
», comme Curitiba au Brésil ou plusieurs municipalités scandinaves, intégrent la biodiversité
comme principe structurant de I’aménagement. L’espace urbain y est pensé non comme un lieu
d’appropriation mais comme un espace de cohabitation, ou I’homme et le vivant partagent des

droits et des responsabilités. Ces initiatives concrétisent 1’idée 1évinassienne selon laquelle

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 173


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

I’éthique ne saurait rester cantonnée aux relations interpersonnelles, mais doit inspirer nos
institutions et nos lois.

Sur le continent africain, la reconnaissance légale des foréts sacrées au Bénin montre
comment les ordres juridiques peuvent intégrer des entités naturelles comme sujets de soin
confiés aux communautés. Parallelement, le plaidoyer « Wild Law » en Afrique du Sud et
I’adoption progressive des droits de la nature dans le bassin du Nil signalent une évolution vers
des régimes ou la nature posséde une voix normative et devient partenaire de la gouvernance.
En Cote d’Ivoire, la biodiversité urbaine est assumée comme principe d’aménagement : le Parc
national du Banco, coeur forestier d’ Abidjan, bénéficie de protections renforcées pour préserver
ses fonctions écologiques et sociales, tandis que la restauration participative des mangroves a
Grand-Lahou institutionnalise une hospitalité communautaire envers les milieux. Enfin, les
budgets participatifs nationaux offrent un instrument démocratique pour orienter des choix
¢cologiques locaux, tandis que les programmes de villes résilientes et les cadres climatiques
nationaux fournissent I’architecture politique d’un écologisme humaniste ancré dans la
responsabilité collective.

A travers ces exemples, ’on percoit une éthique environnementale en devenir, mais
beaucoup reste a accomplir pour atteindre un écologisme véritablement humaniste. Dans la
perspective lévinassienne, la sollicitude ne reléve pas du sentimentalisme, mais d’un
mouvement structurel par lequel le sujet se rend responsable de ce qui ne le concerne pas
immédiatement. Cette conception s’accorde avec 1’exigence formulée par Bourg et Whiteside
de « placer la nature au cceur des politiques publiques » (2010, p. 9) et de concilier les droits et
devoirs de I’individu avec I’'impératif de la survie de I’espéce. Transposée au champ écologique,
une telle sollicitude implique de réorienter nos priorités politiques vers la justice
environnementale. Autrement, c¢’est adopter des politiques énergétiques sobres qui privilégient
la préservation des écosystemes plutot que leur croissance illimitée. C’est également protéger
les communautés vulnérables affectées par le changement climatique, en reconnaissant leur lien
vital avec la nature comme partie intégrante de leur dignité ; et promouvoir une agriculture
régénérative, dans laquelle la fertilité des sols est traitée comme un Autre a préserver, et non
comme un simple intrant productif. Dans cette optique, le développement durable cesse d’étre
un compromis technico-économique pour devenir un engagement inconditionnel envers le
vivant, ancré dans la responsabilité et la sollicitude.

Sans ambiguité, 1’écologisme humaniste que nous défendons, partant de Levinas, refuse

de s’enfermer dans 1’alternative réductrice entre exploitation et sacralisation de la nature. Il

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 174


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

articule trois dimensions fondamentales : reconnaitre la nature comme Autre, c¢’est-a-dire
comme une altérité qui nous préceéde et nous oblige ; instituer la responsabilité, en passant d’une
conscience morale individuelle a des politiques publiques inscrivant cette responsabilité dans
le droit et la gouvernance ; et enfin, cultiver la sollicitude active, en intégrant dans nos pratiques
sociales, économiques et culturelles des gestes d’accueil et de soin envers le vivant. Certaines
initiatives concretes traduisent déja cette articulation : les zones de restauration écologique
participative, ou citoyens, scientifiques et autorités locales ceuvrent ensemble a régénérer des
habitats dégradés ; ou encore les budgets participatifs verts, qui permettent aux habitants de
décider directement de projets environnementaux dans leur quartier, incarnant ainsi la
participation citoyenne de tous, considéré comme 1’un des piliers de la démocratie écologique.

Ces expériences illustrent que I’éthique lévinassienne, fondée sur le visage et
I’hospitalité, peut trouver une traduction institutionnelle et collective, capable de faire passer
notre responsabilité a I’égard des générations futures avant les préférences immédiates. N’est-
ce pas a juste titre qu’il affirme : « Je suis responsable d’autrui sans attendre la réciproque, dit-
il m’en cotter la vie. La réciprocité, ¢’est son affaire. C’est précisément dans la mesure ou entre
autrui et moi la relation n’est pas réciproque, que je suis sujétion a autrui; et je suis “sujet”
essentiellement en ce sens » (Levinas, 1982, pp. 94 -95).

Somme toute, I’intégration de la pensée 1évinassienne dans le champ écologique révele
toute sa fécondité lorsqu’elle est prolongée par une traduction politique et institutionnelle. La
responsabilité, comprise comme un engagement inconditionnel envers 1’Autre, ne saurait se
limiter a la sphere privée : elle doit devenir le principe structurant des politiques publiques et
des formes de gouvernance. De méme, la sollicitude, loin d’étre un simple affect, apparait
comme une exigence normative capable de réorienter nos choix collectifs vers la justice
environnementale et la préservation des conditions d’habitabilit¢é de la Terre. Enfin,
I’écologisme humaniste, en articulant altérité et action, se présente comme une voie médiane
qui dépasse les impasses de 1’exploitation et de la sacralisation, tout en offrant des leviers
concrets pour habiter la planéte dans un esprit d’hospitalité. A la lumiére de la pensée
lévinassienne et en écho aux propositions de la démocratie écologique, il devient possible de
concevoir un projet a la fois éthique et politique ou la nature, en tant qu’Autre, est pleinement
reconnue comme interlocutrice de notre responsabilité commune.

Conclusion

La réflexion que nous avons menée autour du théme "Et si la nature avait un visage"

s’inscrit dans une double exigence : interroger la pertinence des paradigmes écologiques

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 175


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

dominants et explorer les ressources conceptuelles offertes par la philosophie 1évinassienne
pour fonder une éthique environnementale renouvelée. La poursuite de ce double objectif a
suscité la question centrale suivante : comment penser la nature comme un “Autre” a la manicre
de Levinas, afin de fonder une éthique écologique échappant a la fois a I’anthropocentrisme
utilitaire et a la sacralisation abstraite du vivant ?

Cette interrogation a guidé une démarche articulée autour de trois idées essentielles. En
premier lieu, 1’analyse critique des modeles dominants de I’écologie a mis en lumiére une
tension stérile entre deux extrémes : d’une part, I’instrumentalisation technicienne qui réduit la
nature a un stock de ressources au service du progreés matériel ; d’autre part, la sacralisation
¢cocentrique qui fige le vivant dans une intangibilité absolue et occulte la singularité humaine.
Ensuite, dans une réflexion lévinassienne, nous avons montré que 1’Autre, au-dela de
I’intersubjectivité, peut renvoyer a la nature. Partant de cette analogie, I’éthique de 1’altérité
pourrait susciter 1’éthique écologique. Enfin, nous avons défendu la these selon laquelle 1’idée
d’une éthique écologique trouverait son accomplissement dans la volonté politique.

En fin de compte, face a la crise écologique, nous invitons I’humanité contemporaine a
une conversion du regard : voir la nature non comme une ressource a exploiter ni comme un
absolu intouchable, mais comme un Autre qui nous interpelle et nous oblige. Penser la nature
comme Autre a la lumiére de Levinas ne constitue pas un simple enrichissement théorique de
’écologie, mais un repositionnement fondamental : 1l s’agit de refonder notre maniere d’habiter
la Terre a partir d’une responsabilité inconditionnelle qui engage aussi bien nos choix
individuels que nos structures collectives.

En ouverture, plusieurs pistes de recherche méritent d’étre approfondies. Sur le plan
conceptuel, 1l importe d’interroger les limites et la pertinence de la transposition du concept
lévinassien de « visage » au vivant non-humain, afin d’en préciser la portée et les éventuels
risques d’anthropomorphisme. Sur le plan pratique, 1’évaluation, a partir d’études de cas, de
I’efficacité¢ réelle des politiques publiques inspirées par la reconnaissance de D’altérité
environnementale permettrait de mesurer la traduction concreéte de cette éthique dans les
dispositifs institutionnels. Sur le plan interdisciplinaire, le renforcement du dialogue entre la
philosophie, les sciences de I’environnement, le droit et les arts apparait essentiel pour inventer
des formes d’hospitalité écologique a la fois créatives, durables et adaptées aux défis

contemporains.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 176


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Références bibliographiques

BOURG Dominique & WHITESIDE Kerry, 2010, Vers une démocratie écologique : le
citoyen, le savant et le politique, Paris, Seuil.

DESCARTES René, 2016, Discours de la méthode, Paris, Edition Librairie Générale
Frangaise.

HULOT Nicolas, & LENOIR Frédéric, 2020, D 'un monde a [’autre. Le temps des
consciences, Paris, Fayard.

JONAS Hans, 1990, Le principe responsabilité : une éthique pour la civilisation
technologique (trad. Jean Greisch). Paris, Flammarion.

KOUAKOU Antoine, 2011, « Pauvreté de I’Etre et habitation de la Terre ». In Annales
Philosophiques de ’'UCAQO, N°6.

LATOUR Bruno, 1999, Politiques de la nature : comment faire entrer les sciences en
démocratie, Paris, La Découverte.

LEVINAS Emmanuel, 1971, Totalité et Infini : essai sur [’extériorité, La Haye,
Martinus Nijhoff.

LEVINAS Emmanuel, 1991,. Totalité et infini. Essai sur ’extériorité, Paris, Le Livre
de Poche.

LEVINAS Emmanuel, 1982, Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence, Paris, Le Livre
de Poche.

LEVINAS Emmanuel, 2004, Ethique et infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris,
Fayard.

MORIN Edgar, 2010, Terre-patrie, Paris, Seuil.

SERRES Michel, 1990, Le Contrat naturel, Paris, Francois Bourin.

SARR Felwine, 2016, Afrotopia, Paris, Philippe Rey.

UDALL Stewart , 2013, La Terre en héritage : essai sur la responsabilité écologique
(trad. Agnés El Kaim, Montréal, Editions Ecosociété.

YAN Ting, 2007, Ethique de [’environnement et philosophie morale, Paris, Presses
Universitaires de France.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 177


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

