
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche philosophique à 

travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, l’innovation thématique, et la culture 

de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 
 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains..….132 
 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo………..………………………………………………....149 

 

 

 



 

 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 
 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains…....178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 
 

15.   Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble.………..229 

 

16.   Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  166 

 

ET SI LA NATURE AVAIT UN VISAGE : RÉFLEXION LEVINASSIENNE SUR 

UN ÉCOLOGISME HUMANISTE 

Affoué Valery-Aimée TAKI 

Université Alassane Ouattara - Bouaké – Côte d’Ivoire 

takiaimee@gmail.com 

                                                    

Résumé 
 

Cet essai propose de repenser notre rapport à la nature en s’appuyant sur la philosophie 

d’Emmanuel Levinas, notamment sa conception de l’altérité et de la responsabilité. Au regard 

de l’urgence climatique, l’auteur critique les approches utilitaristes et techniciennes de 

l’écologie, jugées insuffisantes face aux crises environnementales actuelles. Il invite au 

dépassement des modèles dominants de l’instrumentalisation de la nature comme simple 

ressource, et de l’écocentrisme qui pourrait effacer l’humain. La pensée Lévinassienne défend 

plutôt l’idée d’un écologisme humaniste, qui reconnaît la nature comme un "Autre" digne d’une 

responsabilité éthique, sans pour autant nier la singularité humaine. Dans une démarche critico-

analytique, notre réflexion propose, ici, une éthique écologique fondée sur la sollicitude et la 

responsabilité inconditionnelle envers le vivant. Et ce, en vue de renouveler notre engagement 

envers la nature, non comme objet, mais comme partenaire moral. 

 

Mots-clés : Altérité, Responsabilité, Écologisme Humaniste, Sollicitude, Vivant. 

 

Abstract: 

This essay proposes a rethinking of our relationship with nature through the philosophy 

of Emmanuel Levinas, particularly his concepts of otherness and responsibility. In light of the 

climate emergency, the author critiques utilitarian and technical approaches to ecology, which 

are deemed inadequate in addressing current environmental crises. He calls for a move beyond 

dominant models that either reduce nature to a mere resource or embrace ecocentrism at the 

risk of erasing human uniqueness. Levinasian thought instead advocates for a humanistic 

ecology, recognizing nature as an “Other” worthy of ethical responsibility, without denying 

human singularity. Through a critical and analytical approach, this reflection advocates for an 

ecological ethics grounded in care and unconditional responsibility toward all living beings. 

The aim is to renew our commitment to nature not as an object, but as a moral partner. 

 

Key words : Otherness, Responsibility, Humanist, Care, Sollicitude, Living beings. 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:takiaimee@gmail.com


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  167 

 

Introduction 

Face à la gravité des crises écologiques et climatiques contemporaines, l’humanité se 

trouve confrontée à une urgence éthique et politique sans précédent : repenser en profondeur sa 

relation à la nature. Les modèles dominants de l’écologie oscillent le plus souvent entre deux 

extrêmes. D’une part, un utilitarisme anthropocentré, hérité de la logique cartésienne de 

"maitrise et possession " pour pasticher Descartes, qui réduit la nature à un simple stock de 

ressources et à un écosystème exploitable. D’autre part, un écocentrisme radical qui tend à 

sacraliser le vivant, au risque d’effacer la singularité humaine. Or, ces deux paradigmes, malgré 

leur opposition apparente, partagent une même impasse : l’incapacité à fonder une 

responsabilité éthique pleinement partagée envers le monde naturel. 

C’est ici qu’E. Levinas offre une perspective originale. Dans Totalité et Infini, il affirme 

que « le visage de l’Autre m’ordonne : tu ne tueras point » (E. Levinas, 1971, p. 201). Cette 

rencontre éthique, irréductible à toute catégorisation ou utilité, place le sujet dans une situation 

de responsabilité inconditionnelle. Bien que Levinas réserve traditionnellement ce rapport à 

l’altérité à la relation interhumaine, certaines parties de sa philosophie permettent d’envisager 

une extension au non-humain. Dans Éthique et Infini, il affirme que « l’éthique est la 

philosophie première » (E. Levinas, 1982, p. 89), suggérant que la responsabilité n’est pas une 

option morale, mais le fondement même de toute relation interhumaine, y compris celle avec la 

nature. Transposer ce schéma à l’écologie ouvre la possibilité d’un « écologisme humaniste » : 

un rapport à la nature qui ne soit ni exploitation ni idolâtrie, mais reconnaissance de celle-ci 

comme « Autre », porteur d’un appel éthique irréductible. 

Dans une logique lévinassienne, penser la nature comme un visage signifie qu’on 

accepte qu’elle nous convoque à répondre de sa vulnérabilité. Dès lors, la question centrale qui 

sous-tend notre réflexion se formule ainsi : quel rapprochement peut-on établir entre la nature 

et l’Autre lévinassien, dans la quête d’un écologisme humaniste échappant à la fois à 

l’anthropocentrisme et à la sacralisation abstraite du vivant ? Cette interrogation principale 

laisse entrevoir des questions subsidiaires : Que doit-on penser des approches utilitaristes et 

techniciennes de l’écologie ? Que propose Levinas pour donner un sens plus éthique et 

humaniste à l’écologie ? Comment parvenir concrètement à ce type d’écologie aujourd’hui ? 

Face à l’urgence climatique, la pensée lévinassienne propose une vision d’un écologisme 

humaniste, qui reconnaît la nature comme un « Autre » digne d’une responsabilité éthique, sans 

pour autant nier la singularité humaine. Ainsi, dans une démarche critique et analytique, 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  168 

 

l’objectif poursuivi vise à proposer une éthique écologique fondée sur la sollicitude et la 

responsabilité inconditionnelle envers le vivant. 

 

1. Critique des modèles dominants de l’écologie  
 

L’écologie contemporaine reste profondément marquée par un héritage philosophique qui, 

depuis la modernité cartésienne et baconienne, a façonné la nature en un objet à maîtriser. Ce 

paradigme, issu d’une vision mécaniste du monde, substitue à la contemplation respectueuse 

une logique de domination, réduisant la nature à une simple matière première disponible pour 

l’exploitation humaine. Comme le résume Michel Serres (1990, p. 33), « la question maintenant 

est de maîtriser la maîtrise, et non plus la nature ». Par cette pensée critique, Serres révèle le 

paradoxe de la modernité : en prétendant dominer la nature, l’homme s’est enchaîné à son 

propre pouvoir, devenant l’esclave de la maîtrise elle-même. 

Ce vouloir de maîtrise ne constitue pas un simple changement d’attitude, mais un 

renversement ontologique : la nature n’existe plus que comme un objet mesurable, calculable 

et transformable au service des fins humaines. Cette objectivation, amorcée dès la pensée de 

Bacon et Descartes, fait de la connaissance un instrument de contrôle. L’homme ne cherche 

plus à comprendre la nature pour s’y accorder, mais pour s’en rendre « comme maître et 

possesseur » R. Descartes (2016, pp. 152-153). Le savoir cesse d’être contemplation pour 

devenir pouvoir. Cette mutation épistémologique inaugure ce que Heidegger nommera plus tard 

« l’arraisonnement » (Gestell), c’est-à-dire la réduction du monde à un fond disponible, 

exploitable selon la logique du calcul et de la rentabilité. 

Dans cette perspective, « la nature tient lieu, pour le savant moderne, de lois secrètes 

susceptibles d’être connues grâce au déploiement du dispositif technique. Qu’elle soit 

mystérieuse ou généreuse, elle est appelée à être démystifiée, voire contrainte de livrer tout ce 

dont elle dispose pour satisfaire le regard technicien » (A. Kouakou, 2009, p. 89). Cette 

observation rejoint la critique heideggérienne, selon laquelle, dans le monde moderne, la 

technique n’est plus un simple moyen au service de l’homme, mais la structure même de son 

rapport à l’être. Le monde est mis « en demeure », et la nature quant à elle, vidée de toute valeur 

intrinsèque, est progressivement détruite conformément aux actions démesurées du technicien, 

au détriment de sa fonction écologique et de ses bienfaits pour l’homme. 

Ainsi, science, technique, économie et profit fonctionnent comme des moteurs conjugués, 

propulsant le « vaisseau spatial Terre » (E. Morin, 2010, p. 20) vers une exploitation sans 

limites. L’humanité s’est installée dans une logique d’efficacité absolue, où la réussite se 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  169 

 

confond avec la performance technologique. Dans ce contexte, la technique devient une forme 

de destin : ce n’est plus l’homme qui la conduit, mais la technique qui conduit l’homme. Hans 

Jonas, craignant les effets inédits de cette puissance, interpellait déjà ses contemporains : « La 

domination prend la place de la contemplation de la nature » (Jonas, 1990, p. 19). Son 

avertissement résonne aujourd’hui avec une acuité nouvelle : en perdant le sens du respect et 

de la limite, l’humanité risque de compromettre non seulement son environnement, mais aussi 

sa propre survie. 

Le diagnostic de Jonas s’inscrit dans une critique plus large de la modernité occidentale : 

celle d’un rationalisme instrumental qui transforme tout être en moyen. L’écologie 

technicienne, malgré ses intentions de préservation, reste prisonnière du schème qu’elle prétend 

combattre. En cherchant à « gérer » la nature, elle reproduit la logique gestionnaire qui l’a 

détruite. À l’autre extrême, un écocentrisme mystique tend à sacraliser la nature, mais sans 

proposer de véritable fondement éthique à la responsabilité humaine. Entre ces deux excès, la 

domination technicienne et la sacralisation paralysante se dessine en ce que Jonas appelle "la 

crise de la responsabilité". 

Cette crise n’est pas seulement morale ; elle est ontologique. Elle traduit l’incapacité de 

l’homme moderne à se penser autrement que comme centre et mesure de toute chose. Or, si 

l’humanité persiste dans cette voie, « rien ne sera possible, et nous irons de catastrophe 

écologique en catastrophe écologique, de drame sanitaire en drame sanitaire, et de crise sociale 

en crise sociale » (N. Hulot et F. Lenoir, 2020, p. 5). Cette triple menace, écologique, sanitaire 

et sociale signale la fin d’un monde : celui où la nature pouvait encore être conçue comme un 

simple décor du progrès humain. 

Pour prévenir la destruction de l’environnement, la philosophie d’Emmanuel Levinas 

offre un secours précieux. Elle introduit un tournant éthique radical : au lieu de concevoir la 

nature sous le signe du pouvoir, elle invite à la penser sous celui de la responsabilité. Levinas 

rompt avec la tradition de la maîtrise pour inaugurer celle de la réponse. En plaçant au centre 

l’expérience du visage, manifestation irréductible de l’Autre qui m’appelle à répondre, il fonde 

une éthique du rapport et de la vulnérabilité. « Le visage de l’Autre m’ordonne : tu ne tueras 

point » ( E. Levinas, 1971, p. 201). 

Transposer cette expérience à la nature, c’est voir dans le monde naturel non plus un 

ensemble d’objets, mais un Autre qui me regarde et m’oblige. Ce déplacement ne vise pas à 

humaniser la nature, mais à reconnaître en elle une altérité qui m’appelle à la sollicitude. Dans 

cette perspective, l’écologie cesse d’être un simple domaine de la science pour devenir une 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  170 

 

éthique première. En reconnaissant la nature comme un « visage », l’homme se découvre 

responsable d’un monde fragile qui dépend de sa réponse. 

L’apport lévinassien permet ainsi de dépasser la double impasse de l’utilitarisme et de 

l’écocentrisme : le premier réduit la nature à un instrument, le second l’idolâtre sans 

responsabilité. L’« écologisme humaniste » qui s’esquisse ici se fonde sur la reconnaissance 

d’une vulnérabilité partagée : l’homme n’est pas maître de la nature, mais partenaire d’une 

communauté de vivants où la responsabilité devient la condition même de l’existence. Repenser 

l’écologie à la lumière de Levinas, c’est redonner sens au mot « humanité » : non pas comme 

domination, mais comme capacité de répondre à l’appel de l’Autre, fût-il végétal, animal ou 

terrestre. Ainsi, de « l’arraisonnement technicien » à la responsabilité éthique, se déploie une 

transformation du regard : il s’agit d’apprendre non plus à « maîtriser » la nature, mais à « 

répondre » de son être. C’est cette mutation philosophique, profondément lévinassienne, qui 

fonde la possibilité d’un nouvel humanisme écologique. 

2.  L’éthique de l’altérité chez Levinas : fondements pour une nouvelle 

relation à la nature 

Tout comme Levinas voit dans l’Autre humain un visage auquel nul ne peut se 

soustraire, la nature, dans sa fragilité même, semble nous interpeler et exiger protection. Cette 

éthique de la vulnérabilité, appliquée au monde naturel, résonne avec les pratiques concrètes 

des communautés qui, par la conservation des écosystèmes, la reforestation ou la gestion sobre 

des ressources, répondent à l’urgence environnementale. Chez Levinas, l’éthique ne se réduit 

ni à un échange équilibré ni à une reconnaissance mutuelle : elle est un appel inconditionnel, 

antérieur à toute délibération, qui nous engage à répondre et à prendre soin. Cette responsabilité, 

parce qu’elle est « infinie », ne se laisse pas mesurer en termes d’intérêts ou de bénéfices. Elle 

s’impose comme un devoir qui transcende les calculs et les contingences. 

Transposée à notre rapport au monde naturel, cette éthique rejoint l’exigence formulée 

par Hans Jonas dans son célèbre impératif : « Agis de façon que les effets de ton action soient 

compatibles avec la permanence d’une vie authentiquement humaine sur Terre » (Jonas, 1990, 

p. 40). Pour Jonas, la responsabilité ne se limite plus à l’humain présent, mais s’étend au vivant 

dans son ensemble et aux générations futures. La puissance technique de l’homme moderne a 

élargi le champ moral de manière inédite : en transformant les équilibres écologiques, nous 

devenons responsables de leurs conséquences. La vulnérabilité de la nature n’est plus un simple 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  171 

 

fait biologique, mais une interpellation éthique. Protéger les conditions de la vie, c’est répondre 

à un appel silencieux, celui d’une Terre meurtrie par l’excès de notre emprise. 

Cet appel, tourné vers la préservation des conditions d’existence pour aujourd’hui et 

pour demain, inscrit la protection du vivant dans le registre d’un devoir moral. Certains auteurs 

définissent d’ailleurs l’éthique environnementale comme « une branche de la philosophie qui 

interroge les fondements moraux de la protection de l’environnement, offrant une justification 

éthique à l’engagement en faveur de sa sauvegarde » (Yan, 2007, pp. 25-26). Ici, il ne s’agit 

plus d’une morale utilitariste ou contractualiste, mais d’une transformation radicale de notre 

manière d’être au monde. Habiter la Terre ne se résume pas à occuper un espace : c’est inscrire 

son existence dans une co-présence signifiante avec l’ensemble du vivant. Comme l’écrit 

Kouakou, « les humains ne sont humains que parce qu’ils habitent la Terre ou le Monde… 

Habiter la Terre, c’est veiller à ce que notre présence soit le signe d’une interpellation, une 

étoile selon laquelle les autres mortels peuvent s’orienter » (Kouakou, 2011, quatrième de 

couverture). 

Habiter éthiquement, c’est se penser comme hôte plutôt que comme propriétaire, comme 

gardien plutôt que comme maître. Dans cette optique, l’urbanisation, l’agriculture ou 

l’aménagement des territoires ne doivent plus être conçus comme des actes d’appropriation, 

mais comme des gestes d’hospitalité envers l’Autre, qu’il soit humain, animal, végétal ou 

minéral. La nature, alors, devient un « visage » au sens lévinassien ; une présence qui nous 

convoque, nous déstabilise et nous rappelle à notre responsabilité. L’écologie, comprise ainsi, 

n’est plus une simple discipline technique ou économique, mais une éthique de la rencontre et 

du soin. 

Pourtant, cette ouverture éthique ne peut se contenter de la seule rationalité. Elle exige 

aussi une sensibilité capable de percevoir les nuances, les fragilités et l’imprévisible. La 

modernité, façonnée par la rationalité instrumentale, tend à réduire la nature à un ensemble de 

données quantifiables, à gérer ou à exploiter. Mais Levinas nous enseigne que l’éthique naît 

précisément là où la raison bute sur ce qu’elle ne peut ni comprendre ni dominer. L’Autre, quel 

qu’il soit, échappe toujours à nos catégories. Sa vulnérabilité n’est pas une faiblesse, mais une 

force d’appel, une invitation à répondre autrement que par la maîtrise. Cette ouverture doit 

s’accompagner de lucidité. Comme le souligne Udall, « nous avons trop souvent glorifié le 

génie technologique au détriment des ressources naturelles… Ce dont nous avons besoin, et que 

nous avons perdu dans notre frénésie de transformation du monde, c’est un sens des limites, 

une conscience aiguë de l’importance des équilibres terrestres » (Udall, 2013, p. 298). Ce sens 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  172 

 

des limites rejoint ce que Jonas nommait « l’heuristique de la peur ». La prise de conscience 

des risques irréversibles liée à l’action technique doit servir de garde-fou à notre puissance. Non 

pas pour paralyser l’action, mais pour la réorienter vers la prudence et la sollicitude. 

Derrière la destruction de l’environnement se cache très souvent une rhétorique 

séduisante du développement alliant les concepts tels que : progrès, croissance, bien-être 

universel, etc. Pourtant, cette rhétorique du développement dissimule une volte-face structurelle 

réduisant la nature à un simple instrument au service de la satisfaction humaine. D’ailleurs, 

Levinas nous rappelle que l’éthique commence par la résistance à toute totalité qui absorbe 

l’Autre dans ses propres finalités. En ce sens, la crise écologique peut se lire comme une crise 

de la totalité : l’homme moderne, enfermé dans la logique du même, a tenté d’enfermer le 

monde entier dans le cercle de sa rationalité, au prix de la diversité et de la transcendance du 

vivant. 

Reconnaître la nature comme Autre, c’est donc démasquer les logiques économiques, 

politiques et idéologiques qui, sous couvert d’humanisme ou de progrès, continuent de la 

réduire à l’état de moyen. C’est ici que la philosophie peut jouer un rôle critique et normatif. 

Elle doit rappeler que la Terre n’est pas un réservoir de ressources, mais un tissu de relations, 

un « monde commun » où l’humain coexiste avec d’autres formes de vie. Cette vision rejoint 

les réflexions d’auteurs comme Felwine Sarr, pour qui « le monde n’est pas une somme de 

ressources, mais un réseau de relations » (Sarr, 2016, p. 82). Dans la pensée africaine 

traditionnelle, cette relationalité s’exprime par l’idée d’un « vivre-ensemble cosmique », où 

chaque être participe à un équilibre global. 

En plaçant la responsabilité au cœur de notre rapport au monde, en concevant 

l’habitation comme une hospitalité et en réhabilitant la sensibilité, l’éthique de l’altérité offre 

un cadre philosophique puissant pour refonder notre relation à la nature. Elle nous oblige à 

repenser la temporalité de nos actions, non plus à l’aune de l’immédiat, mais à celle de la 

durabilité. La responsabilité envers la Terre devient alors une forme d’espérance active : celle 

de préserver la possibilité d’un monde habitable. La nature n’est plus ni une ressource à 

exploiter ni une idole à vénérer, mais un visage qui nous appelle à répondre à sa vulnérabilité, 

ici et maintenant. C’est sur ce fondement qu’un écologisme humaniste peut s’édifier, articulant 

exigence éthique et action politique. Un tel écologisme ne s’oppose pas à l’humain ; il l’élève. 

Il fait de la responsabilité non pas un fardeau, mais l’expression la plus haute de notre liberté. 

En répondant au visage de la nature, l’homme découvre le sens véritable de son humanité : celle 

d’un être-pour-l’Autre, gardien du monde qu’il habite. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  173 

 

3. Responsabilité, sollicitude et engagement politique pour un écologisme 

humaniste 
 

La philosophie d’Emmanuel Levinas, centrée sur l’exigence d’une responsabilité infinie 

envers l’Autre, nous engage à dépasser le cadre étroit d’une éthique purement individuelle pour 

inscrire la sollicitude au cœur des structures collectives et institutionnelles. Être responsable, 

écrit-il, c’est « répondre d’autrui sans m’occuper de la responsabilité d’autrui à mon égard » 

(Levinas, 2004, p. 13). Autrement dit, la protection de la vulnérabilité, qu’il s’agisse des visages 

humains ou des formes de vie non humaines, doit être assumée comme un impératif dans la 

sphère politique. Dans cette perspective, la vulnérabilité de la nature ne peut être efficacement 

protégée que si l’action politique s’en empare, non comme une option ou comme un choix 

circonstanciel, mais comme la traduction concrète d’une exigence éthique fondatrice. 

Or, face à « l’impuissance du gouvernement représentatif contre la tyrannie qu’exerce 

la jouissance immédiate des individus » (Bourg & Whiteside, 2010, p. 16), il devient urgent de 

repenser la gouvernance environnementale comme un espace d’hospitalité élargie, où la voix 

des écosystèmes puisse trouver représentation. Cette urgence implique d’« étendre la fonction 

patrimoniale de l’État à la biosphère » (Bourg & Whiteside, 2010, p. 89), afin que la 

responsabilité éthique se traduise en un devoir collectif inscrit dans le droit, les institutions et 

les mécanismes de gouvernance. Il ne s’agit plus seulement de moraliser les comportements 

individuels, mais de structurer les politiques publiques et les institutions autour d’une éthique 

de la sollicitude, capable de reconnaître et de protéger les entités naturelles en tant qu’Autres, 

dotées d’une valeur intrinsèque et d’une dignité à sauvegarder. 

Des exemples contemporains illustrent déjà cette orientation espérée de la politique 

environnementale. La reconnaissance juridique du fleuve Whanganui en Nouvelle-Zélande, 

ainsi que la consécration de la Pachamama en Équateur, prolongent l’idée lévinassienne que 

l’Autre non-humain mérite protection pour lui-même, indépendamment de son utilité 

économique ou symbolique. Ces décisions démontrent que la reconnaissance morale peut 

devenir reconnaissance juridique, transformant la nature en sujet de droit et instituant une 

obligation collective de soin. De même, certaines politiques urbaines dites de « villes-habitats 

», comme Curitiba au Brésil ou plusieurs municipalités scandinaves, intègrent la biodiversité 

comme principe structurant de l’aménagement. L’espace urbain y est pensé non comme un lieu 

d’appropriation mais comme un espace de cohabitation, où l’homme et le vivant partagent des 

droits et des responsabilités. Ces initiatives concrétisent l’idée lévinassienne selon laquelle 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  174 

 

l’éthique ne saurait rester cantonnée aux relations interpersonnelles, mais doit inspirer nos 

institutions et nos lois. 

Sur le continent africain, la reconnaissance légale des forêts sacrées au Bénin montre 

comment les ordres juridiques peuvent intégrer des entités naturelles comme sujets de soin 

confiés aux communautés. Parallèlement, le plaidoyer « Wild Law » en Afrique du Sud et 

l’adoption progressive des droits de la nature dans le bassin du Nil signalent une évolution vers 

des régimes où la nature possède une voix normative et devient partenaire de la gouvernance. 

En Côte d’Ivoire, la biodiversité urbaine est assumée comme principe d’aménagement : le Parc 

national du Banco, cœur forestier d’Abidjan, bénéficie de protections renforcées pour préserver 

ses fonctions écologiques et sociales, tandis que la restauration participative des mangroves à 

Grand-Lahou institutionnalise une hospitalité communautaire envers les milieux. Enfin, les 

budgets participatifs nationaux offrent un instrument démocratique pour orienter des choix 

écologiques locaux, tandis que les programmes de villes résilientes et les cadres climatiques 

nationaux fournissent l’architecture politique d’un écologisme humaniste ancré dans la 

responsabilité collective. 

À travers ces exemples, l’on perçoit une éthique environnementale en devenir, mais 

beaucoup reste à accomplir pour atteindre un écologisme véritablement humaniste. Dans la 

perspective lévinassienne, la sollicitude ne relève pas du sentimentalisme, mais d’un 

mouvement structurel par lequel le sujet se rend responsable de ce qui ne le concerne pas 

immédiatement. Cette conception s’accorde avec l’exigence formulée par Bourg et Whiteside 

de « placer la nature au cœur des politiques publiques » (2010, p. 9) et de concilier les droits et 

devoirs de l’individu avec l’impératif de la survie de l’espèce. Transposée au champ écologique, 

une telle sollicitude implique de réorienter nos priorités politiques vers la justice 

environnementale. Autrement, c’est adopter des politiques énergétiques sobres qui privilégient 

la préservation des écosystèmes plutôt que leur croissance illimitée. C’est également protéger 

les communautés vulnérables affectées par le changement climatique, en reconnaissant leur lien 

vital avec la nature comme partie intégrante de leur dignité ; et promouvoir une agriculture 

régénérative, dans laquelle la fertilité des sols est traitée comme un Autre à préserver, et non 

comme un simple intrant productif. Dans cette optique, le développement durable cesse d’être 

un compromis technico-économique pour devenir un engagement inconditionnel envers le 

vivant, ancré dans la responsabilité et la sollicitude. 

Sans ambiguïté, l’écologisme humaniste que nous défendons, partant de Levinas, refuse 

de s’enfermer dans l’alternative réductrice entre exploitation et sacralisation de la nature. Il 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  175 

 

articule trois dimensions fondamentales : reconnaître la nature comme Autre, c’est-à-dire 

comme une altérité qui nous précède et nous oblige ; instituer la responsabilité, en passant d’une 

conscience morale individuelle à des politiques publiques inscrivant cette responsabilité dans 

le droit et la gouvernance ; et enfin, cultiver la sollicitude active, en intégrant dans nos pratiques 

sociales, économiques et culturelles des gestes d’accueil et de soin envers le vivant. Certaines 

initiatives concrètes traduisent déjà cette articulation : les zones de restauration écologique 

participative, où citoyens, scientifiques et autorités locales œuvrent ensemble à régénérer des 

habitats dégradés ; ou encore les budgets participatifs verts, qui permettent aux habitants de 

décider directement de projets environnementaux dans leur quartier, incarnant ainsi la 

participation citoyenne de tous, considéré comme l’un des piliers de la démocratie écologique. 

Ces expériences illustrent que l’éthique lévinassienne, fondée sur le visage et 

l’hospitalité, peut trouver une traduction institutionnelle et collective, capable de faire passer 

notre responsabilité à l’égard des générations futures avant les préférences immédiates. N’est-

ce pas à juste titre qu’il affirme : « Je suis responsable d’autrui sans attendre la réciproque, dût-

il m’en coûter la vie. La réciprocité, c’est son affaire. C’est précisément dans la mesure où entre 

autrui et moi la relation n’est pas réciproque, que je suis sujétion à autrui ; et je suis “sujet” 

essentiellement en ce sens » (Levinas, 1982, pp. 94 -95). 

Somme toute, l’intégration de la pensée lévinassienne dans le champ écologique révèle 

toute sa fécondité lorsqu’elle est prolongée par une traduction politique et institutionnelle. La 

responsabilité, comprise comme un engagement inconditionnel envers l’Autre, ne saurait se 

limiter à la sphère privée : elle doit devenir le principe structurant des politiques publiques et 

des formes de gouvernance. De même, la sollicitude, loin d’être un simple affect, apparaît 

comme une exigence normative capable de réorienter nos choix collectifs vers la justice 

environnementale et la préservation des conditions d’habitabilité de la Terre. Enfin, 

l’écologisme humaniste, en articulant altérité et action, se présente comme une voie médiane 

qui dépasse les impasses de l’exploitation et de la sacralisation, tout en offrant des leviers 

concrets pour habiter la planète dans un esprit d’hospitalité. À la lumière de la pensée 

lévinassienne et en écho aux propositions de la démocratie écologique, il devient possible de 

concevoir un projet à la fois éthique et politique où la nature, en tant qu’Autre, est pleinement 

reconnue comme interlocutrice de notre responsabilité commune. 

Conclusion 

La réflexion que nous avons menée autour du thème "Et si la nature avait un visage" 

s’inscrit dans une double exigence : interroger la pertinence des paradigmes écologiques 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  176 

 

dominants et explorer les ressources conceptuelles offertes par la philosophie lévinassienne 

pour fonder une éthique environnementale renouvelée. La poursuite de ce double objectif a 

suscité la question centrale suivante : comment penser la nature comme un “Autre” à la manière 

de Levinas, afin de fonder une éthique écologique échappant à la fois à l’anthropocentrisme 

utilitaire et à la sacralisation abstraite du vivant ?  

Cette interrogation a guidé une démarche articulée autour de trois idées essentielles. En 

premier lieu, l’analyse critique des modèles dominants de l’écologie a mis en lumière une 

tension stérile entre deux extrêmes : d’une part, l’instrumentalisation technicienne qui réduit la 

nature à un stock de ressources au service du progrès matériel ; d’autre part, la sacralisation 

écocentrique qui fige le vivant dans une intangibilité absolue et occulte la singularité humaine. 

Ensuite, dans une réflexion lévinassienne, nous avons montré que l’Autre, au-delà de 

l’intersubjectivité, peut renvoyer à la nature. Partant de cette analogie, l’éthique de l’altérité 

pourrait susciter l’éthique écologique. Enfin, nous avons défendu la thèse selon laquelle l’idée 

d’une éthique écologique trouverait son accomplissement dans la volonté politique. 

En fin de compte, face à la crise écologique, nous invitons l’humanité contemporaine à 

une conversion du regard : voir la nature non comme une ressource à exploiter ni comme un 

absolu intouchable, mais comme un Autre qui nous interpelle et nous oblige. Penser la nature 

comme Autre à la lumière de Levinas ne constitue pas un simple enrichissement théorique de 

l’écologie, mais un repositionnement fondamental : il s’agit de refonder notre manière d’habiter 

la Terre à partir d’une responsabilité inconditionnelle qui engage aussi bien nos choix 

individuels que nos structures collectives. 

En ouverture, plusieurs pistes de recherche méritent d’être approfondies. Sur le plan 

conceptuel, il importe d’interroger les limites et la pertinence de la transposition du concept 

lévinassien de « visage » au vivant non-humain, afin d’en préciser la portée et les éventuels 

risques d’anthropomorphisme. Sur le plan pratique, l’évaluation, à partir d’études de cas, de 

l’efficacité réelle des politiques publiques inspirées par la reconnaissance de l’altérité 

environnementale permettrait de mesurer la traduction concrète de cette éthique dans les 

dispositifs institutionnels. Sur le plan interdisciplinaire, le renforcement du dialogue entre la 

philosophie, les sciences de l’environnement, le droit et les arts apparaît essentiel pour inventer 

des formes d’hospitalité écologique à la fois créatives, durables et adaptées aux défis 

contemporains.  

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  177 

 

Références bibliographiques 

BOURG Dominique & WHITESIDE Kerry, 2010, Vers une démocratie écologique : le 

citoyen, le savant et le politique, Paris, Seuil. 

DESCARTES René, 2016, Discours de la méthode, Paris, Edition Librairie Générale 

Française.  

HULOT Nicolas, & LENOIR Frédéric, 2020, D’un monde à l’autre. Le temps des 

consciences, Paris, Fayard. 

JONAS Hans, 1990, Le principe responsabilité : une éthique pour la civilisation 

technologique (trad. Jean Greisch). Paris, Flammarion. 

KOUAKOU Antoine, 2011, « Pauvreté de l’Être et habitation de la Terre ». In Annales 

Philosophiques de l’UCAO, N°6. 

LATOUR Bruno, 1999, Politiques de la nature : comment faire entrer les sciences en 

démocratie, Paris, La Découverte. 

LEVINAS Emmanuel, 1971,  Totalité et Infini : essai sur l’extériorité, La Haye, 

Martinus Nijhoff. 

LEVINAS Emmanuel, 1991,. Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, Paris, Le Livre 

de Poche. 

LEVINAS Emmanuel, 1982, Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Paris, Le Livre 

de Poche. 

LEVINAS Emmanuel, 2004, Éthique et infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris, 

Fayard. 

MORIN Edgar, 2010, Terre-patrie, Paris, Seuil. 

SERRES Michel, 1990, Le Contrat naturel, Paris, François Bourin. 

SARR Felwine, 2016, Afrotopia, Paris, Philippe Rey. 

UDALL Stewart , 2013,  La Terre en héritage : essai sur la responsabilité écologique 

(trad. Agnès El Kaïm, Montréal,  Éditions Écosociété. 

YAN Ting, 2007, Éthique de l’environnement et philosophie morale, Paris, Presses 

Universitaires de France. 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

